
Zé Renato analisa as afirmações do médico 
português António Coutinho, para 

quem “filosofia não é ciência, 
porque  nunca progride. (...)

O que é o objetivo da 
filosofia vai ser resolvido 

pela ciência, e a filosofia
vai passar a história.”

Pág. C4

VIDA LONGA
À FILOSOFIA

SÁBADO, 18 DE AGOSTO DE 2018 - ANO III - Nº 32

Dolce far niente
O escritor Vittorio Cecchinelli

ilustra um dos mais deliciosos
lemas da história

 Pág. C2

‘O quarto do faraó’
Uma crônica do literato

Rodrigo Martiniano Tardeli
 Pág. C3

É o primeiro.
A partir de setembro, o Cultura! passa a ser publicado
sempre no primeiro sábado de cada mês. Anote aí.



C2  | Cultura!  | SÁBADO, 18 DE AGOSTO DE 2018

Palavra
“Todos nós nascemos loucos. Alguns permanecem.” Cultura! é uma publicação do jornal 

O Extra.net, concebida por O. A. Secatto 
com o apoio da Confraria da Crônica.

EXPEDIENTE
EDITOR: O. A. SECATTO
COLABORADORES: GIL PIVA, 
JOÃO LEONEL, ZÉ RENATO E 
JACQUELINE PAGGIORO
DIAGRAMAÇÃO: ALISSON CARVALHO

SAMUEL BECKETT
NASCIDO EM DUBLIN, IRLANDA, EM 1906,  O AUTOR DE “O INOMINÁVEL”,
 “MOLLOY”, “FIM DE PARTIDA” E “ESPERANDO GODOT”, 
DENTRE OUTROS, MORREU EM PARIS, FRANÇA, EM 1989.

Il dolce far niente, sabe tu:
É isso, só isso;
E niente più...

Nihil

IL DOLCE 
FAR NIENTE
VITTORIO CECCHINELLI

*
VITTORIO CECCHINELLI, ESCRITOR, 
AUTOR DE “FELIZ SÍSIFO”, DENTRE OUTROS, 
É COLUNISTA DO “DIÁRIO DE ATILINGA”



SÁBADO, 18 DE AGOSTO DE 2018   | Cultura!  | C3

Ptolomeu I, o Salvador. 
O Faraó. Sabiamente,  não

extinguiu os cultos antigos, mas 
fomentou-os e incrementou

o panteão das divindades

Literato.
O Professor Rodrigo
Martiniano Tardeli

RODRIGO MARTINIANO TARDELI

Com a difusão do helenismo, das filosofias,
Ptolomeu fez com que os egípcios tivessem
novas reflexões sobre seus deuses

Crônica

O QUARTO 
DO FARAÓ

uando o grande 
Alexandre da Ma-
cedônia morreu, 
Ptolomeu, o maior 
deles, iniciou seu 
reinado no Egito, 
fundando a dinas-
tia dos Lágidas. Em 
305 a.C. assumiu os 

títulos faraônicos, dando continuação às 
dinastias iniciadas mais de 2.900 anos 
antes.

Ptolomeu I, o Salvador. O Faraó. Sa-
biamente, não extinguiu os cultos anti-
gos, mas fomentou-os e incrementou o 
panteão das divindades. Com a difusão 
do helenismo, das filosofias, fez com que 
os egípcios tivessem novas reflexões so-
bre seus deuses. Mais do que promover o 
sincretismo com o Olimpo, Ptolomeu e 
seus sucessores introduziram bibliotecas, 
templos, santuários, escolas de ciências e 
religião pelo Alto e pelo Baixo Egito. A for-
ça do poderoso Sobek ganhou dimensões 
filosóficas! O poder do senhor Rá, que 
nasce e morre diariamente, ganhou novas 
formas e nomes. A atividade do senhor 
Osíris e do senhor Anúbis foram nova e 
exaustivamente explicadas e compreen-
didas. As senhoras Néftis, Sekhmet, Ísis, 
Nekhbet e Bastet são supremamente 
reverenciadas. Incenso ao senhor Ptah! 
Ptah... Ptah!

Eu estava no quarto do Faraó. Eu era o 
Faraó? As paredes eram de um estranho 
vermelho texturado. Nos frisos ocres, as 
tradicionais figuras dos egípcios em suas 
atividades cotidianas se acumulavam. A 
cama, com dossel, não era confortável. 

Havia escadas, lavatórios e um painel so-
bre a cama representando o banho de uma 
rainha. Lembro-me de que ela estava com 
uma túnica azul. E eu, com que roupa es-
tava? Não era um Balenciaga, definitiva-
mente.

E havia um cheiro. Bem verdade é que 
havia alguns cheiros no quarto do Faraó. E 
sempre fui ligado a cheiros. Sempre. Mas 
nem todos os aromas daquele quarto eram 
agradáveis. Havia uma atmosfera opressiva 
e artificial.

Na cama, deitado, pude perceber uma 
presença naquele quarto. A presença se 
tornou mais intensa por causa de seu chei-
ro. Cheiro de noite. 
Desses que dese-
jamos que nunca 
acabem. Oh, éteres 
inefáveis!

O que era aquilo? 
Uma divindade? 
Talvez fosse a teo-
fania da senhora 
Ma’at, a mais de-
sejada. A Justiça, a Retidão, a Verdade, a 
Ordem. Ela veio me trazer a ordem: leve 
como uma pluma, sábia como uma velha, 
dura como o ankh. Derramei-lhe incenso 
e canções. Implorei-lhe atenção e bênção. 
Ganhei um sem-número de palavras duras, 
porém gigantescamente verdadeiras. Ma’at 
não mente jamais. Ela não é Set. Jamais 
seria semelhante a ele. O cheiro, o beijo, 
o toque, as palavras. Tem momentos, por 
duros e realistas, que deveriam durar para 
sempre, assim como o cheiro da aparição. 
Cheiro de noite.

Por que aquelas palavras? Por que a reti-
dão e a ordem têm de ser cruéis? Por que o 
sonho, como o cheiro, não pode ser eterno?

A aparição veio sobre mim. Com uma 
força descontrolada me beijou e me sedu-
ziu. Tosses denunciavam que ela era mais 
real do que um sonho. Mais tangível que 
um cheiro. Mais desconcertante que um 
tapa.

Quando pousei minhas mãos sobre sua 
cabeça linda, de uma perfeição impossí-
vel de descrever, resolvi, como sacerdote 
que sou, ou era, invocar uma divindade. 
Observando bem aquela visão, iria invo-
car o senhor Sobek, toda a força nilótica. 
Mas meus lábios não pronunciaram as 
palavras. Mas a força era realmente ób-
via e indiscutível. Uma louvação a Ptah, 

então. A invocação 
do supremo artífi-
ce não se formou. 
O que acontecia? 
Não tinha a menor 
das dúvidas que se 
tratava de uma di-
vindade poderosa.

Ao inalar nova-
mente o cheiro ar-

rebatador, sentir a alva pele colorida entre 
meus dedos, com verdes, azuis e vermelhos 
mágicos, tudo era mágico! Uma sílaba co-
meçou a se formar nos meus lábios reple-
tos daquela pele. A invocação chegou! E 
o êxtase foi suplantado pelo medo, pelo 
horror.

“Oh, meu Nefer-nefru, o mais belo de 
todos os belos, / Eu o nomeio Apep, que é 
Apófis, o temido senhor do Caos! / Tu que 
és o Terror das Doze Casas do Du’at! / Tu 
que és a Grande Serpente das Trevas, o 
Odiado! / Eu o invoco! Eu o nomeio!”

Eu estava em intimidade com lorde 
Apófis! A ordem não era ordem, era o 
caos. Mas o caos não é necessariamente 

Q
mal. Apófis veio me mostrar que a minha 
ordem não era correta. Veio purgar mi-
nha existência de uma ilusão de valores 
plastificados e inócuos. Veio botar tudo 
abaixo, tudo, tudo mesmo. Veio despertar 
sensações extintas. Veio, antes de tudo, 
ensinar o professor orgulhoso. Veio aplai-
nar os caminhos para que se construa algo 
de verdadeiro.

Quebre tudo, senhor Apófis! E repete tua 
visita nos meus domínios, no meu quarto. 
Ensina-me a sentir, a viver, a te amar.

Que quarto estranho!

*
RODRIGO MARTINIANO TARDELI, 
FORMADO EM DIREITO PELA UNESP,
É PROFESSOR UNIVERSITÁRIO NAS 
ÁREAS DE DIREITO CIVIL E HISTÓRIA
DO DIREITO PELA UNINOVE



A morte prenunciada por 
Nietzsche é a morte da razão 

esclarecida em nome do 
fundamentalismo, da produção de 
dogmas em detrimento do debate

C4  | Cultura!  | SÁBADO, 18 DE AGOSTO DE 2018

“Nunca a Filosofia teve a petulância de se intitular maior que as Ciências.
Sempre as tratou com respeito, no entanto, apresentando diferentes abordagens
de um mesmo problema. Ninguém é maior ou menor. Somente diferentes.”

Ciência?

A CRISE DA RAZÃO 
OU PIADA DE PORTUGUÊS

ZÉ RENATO

“Éter na mente, é ter na mente, 
eternamente, éter na mente.”

Walter Franco

N
o século XIX, no seu 
final, Nietzsche pro-
duziu um belíssimo 
aforismo — aqui no 
Brasil, publicado como 
apêndice da obra Ge-
nealogia da Moral — 

conhecido como “A Morte de Deus”.
Muito citado, pouquíssimo lido, mais incom-

preendido ainda, o texto fala em tom quase pro-
fético — perdoem-me a hipérbole provocativa 
— de morte. Todavia, não de Deus, da razão.

A razão, símbolo da elucidação, do esclareci-
mento, da luz contra as trevas. Luz do renasci-
mento das ciências e das artes, da separação le-
gítima de Filosofia e Teologia, à qual a primeira 
esteve presa durante a Idade Média e o domínio 
da Igreja Católica. Desvelo da dicotomia entre 
fé e razão, ciência e religião. Instrumento de 
debate e reflexão, enfim, da dialética.

Essa separação começa a se constituir na 
modernidade com Descartes. O filósofo fran-
cês retoma Platão, Parmênides de Eleia, por 
exemplo.

Logo após, Francis Bacon publica o Novum 
Organum, obra com a qual recupera os prin-
cípios iniciados por Aristóteles — a partir do 
qual o filósofo inglês, John Locke e David Hume 
elidiram os princípios do empirismo.

Um rico debate entre os defensores do racio-
nalismo — “A razão é a capacidade de distinguir 
o verdadeiro do falso” (Descartes) — e os 
apologistas do empirismo — “O conhecimento 
provém da experiência” (Locke).

Coube ao germânico Kant apartear a con-
tenda, por meio da fundamental Crítica da 
Razão Pura, de 1781. Na obra citada, o filósofo 
afirma não se tratar nem do racionalismo, 
muito menos do empirismo. Todavia, de am-
bos. Isto é, para ele o conhecimento provém 
da experiência, sim, porém, é apreendido por 
nossa razão; logo, passa a fazer parte de nosso 
repertório, que trazemos a priori. Somado ao 
seguinte, obtido por meio da experiência, que 
dizer, a posteriori.

Pronto!
Rico debate.
Ninguém matou, ninguém morreu.
Não havia petralhas, coxinhas e bolsomi-

nions. Havia intelectuais. Gente disposta a 
aprender. Para isso, sabiam — de sábios — 
OUVIR, PENSAR, REFLETIR, DISCUTIR. Sem 
agressões e desconsiderações baixas.

Perdoem-me a pequena desviada. Era ne-
cessário.

Volto ao tema.
O idealismo de Kant encorpou-se de Sche-

lling, Fichte e finalmente Hegel. Pronto, estava 
edificada a Filosofia Clássica Alemã.

Hegel construiu uma obra cuja riqueza se 
fez constatar rapidamente: jovens hegelianos 
passaram a difundi-la.

Outro germânico — Marx — passou a es-
tudá-la. No entanto, refletiu-a inversamente 
— nos dizeres de Engels: “Recolocou a cabeça 
sobre seus pés” —, que dizer, se para Hegel “o 
racional é real”, para Marx e Engels “o real é 
racional”.

Dito em outras palavras: para o idealismo, a 
ideia constrói a realidade. Os materialistas, ao 
contrário, defendem a tese que é a realidade 
que produz a ideia.

Insisto: debate. Dialética. Razão.
No mesmo século XIX, Auguste Comte, 

francês, apresentou sua Filosofia Positiva, sob 
o argumento de que “as demais eram negativis-
tas”. Em nome do princípio da “manutenção da 
ordem e do progresso”, elidiu um pensamento, 
resumidamente, pautado na ideia de que as 
ciências redimiriam o mundo das mazelas 
provocadas pelos devaneios.

O Positivismo impregnou o mundo.
No Brasil não foi diferente. O lema “Ordem 

e Progresso” que consta na bandeira brasileira 
foi posto no período republicano, portanto, 
posterior a sua confecção, em face da influência 
do pensamento de Comte.

Evidente, não estou a menosprezar a obra de 
Comte. Nem tenho poder para isso. No entanto, 
permito-me discordar com veemência.

Em nome da Ciência e do Progresso, quantas 
atrocidades não se cometeram e se cometem?

O que é o progresso?
Desenvolvimento científico e tecnológico? 

Para quantos?
Qual o custo em vidas desse tal desenvol-

vimento?
Não deve haver um balizamento ético?
Que pode trazer esse parâmetro?
Ocupei-me com a reflexão exposta, em face 

de entrevista lida na Folha de S. Paulo, em junho, 
concedida pelo médico português António 
Coutinho, responsável por um instituto con-
siderado de ponta.

Óbvio, disse maravilhas da ciência.
Emendou o seguinte comentário: “Por 

isso filosofia não é ciência, porque nunca 
progride. Eu tenho o maior respeito pelos 
filósofos, porque o objetivo da filosofia é o 
mesmo que o da ciência: explicar o mundo e a 
nós próprios. Agora, nós temos um bom pro-
cesso e eles não têm, portanto estão fadados 
a desaparecer. O que é o objetivo da filosofia 
vai ser resolvido pela ciência, e a filosofia vai 
passar a história.”

Primeiro: a Filosofia desde a modernidade 
começou o divórcio 
com a ciência. A se-
paração consensual 
ocorreu com o Ilumi-
nismo. Muito embora 
Galileu, ao construir o 
método científico, já 
tivesse apresentado 
o pedido.

Não sei, confesso, o 
ele quer dizer com “nós temos um bom proces-
so”? Não estará o médico português rendendo-
-se aos “encantos” de Comte?

O “objetivo da Filosofia” é por demais subje-
tivo, na medida em que falamos em Filosofias, 
são vários os filósofos. Cada qual tem a sua.

A Filosofia já está na história: é o saber que 
deu origem a todos os saberes e ciências exis-
tentes. No Ocidente e no Oriente.

A Ciência está a busca da resposta de uma 
reflexão filosófica, feita na Grécia Clássica, 
pelos primeiros filósofos: “Quais são as causas 
primeiras do universo?”

Nunca a Filosofia teve a petulância de se 
intitular maior que as Ciências. Sempre as 
tratou com respeito, no entanto, apresentando 
diferentes abordagens de um mesmo problema.

Ninguém é maior ou menor. Somente di-
ferentes. 

Sobre a singularidade das ciências naturais 
em relação a outras formas de ser e de estar 
no mundo - como perguntam os jornalistas 
Alberto Nóbrega e Cristina Caldas, diz o cien-
tista: “O exercício de derivar, racionalmente, 
as leis fundamentais que organizam o mundo. 
Se descobrimos essas leis, sabemos como o 
mundo funciona e como nós próprios fun-

cionamos. Eu acho que a singularidade está 
totalmente baseada na racionalidade, e isso é 
muito novo. Em geral, a humanidade tentou 
de forma predominante perceber as coisas ou 
pela mágica, ou pela religião.”

Quem começou a buscar essas leis? Os filó-
sofos gregos clássicos no Ocidente.

Chineses e hindus faziam-na no Oriente.
Afirmar somente a “racionalidade” é cometer 

grave erro, a meu ver. Ignorar a percepção?
Também devemos jogar no lixo a Psicologia?
E a percepção por meio da Estética?
Ao concluir o parágrafo dizendo que “a hu-

manidade tentou de forma predominante-
mente perceber as coisas ou pela mágica, ou 
pela religião”, é no mínimo preconceituoso, 
talvez ignorante.

Os filósofos não apresentaram propostas? 
Sim, proposições, não dogmas.

Filosofia e religião são a mesma coisa? Talvez 
minha capacidade cognitiva tenha me traído.

Filosofia não é magia! É pensamento rigo-
roso.

Esse tom jocoso e até debochado do patrício 
fez-me recordar de Karl Jaspers: “A filoso-
fia entrevê os critérios últimos, a abóbada 

celeste das possibi-
lidades e procura, à 
luz do aparentemente 
impossível, a via pela 
qual o homem poderá 
enobrecer-se em sua 
existência empírica. 
A filosofia se dirige ao 
indivíduo. Dá lugar à 
livre comunidade dos 

que, movidos pelo desejo de verdade, confiam 
uns nos outros. Quem se dedica a filosofar 
gostaria de ser admitido nessa co-
munidade. Ela está sempre neste 
mundo, mas não poderia fazer-se 
instituição sob pena de sacrificar 
a liberdade de sua verdade. O fi-
lósofo não pode saber se integra a 
comunidade. Não há instância que 
decida admiti-lo ou recusá-lo. E o filó-
sofo deseja, pelo pensamento, viver 
de forma tal que a aceita-
ção seja, em princípio, 
possível. Mas como 
se põe o mundo 
em relação com 
a filosofia? Há 
cátedras de 
filosofia nas 
universida-
des. Atual-
mente, re-
presentam 
uma posição 
embaraçosa. 
Por força da 
tradição a filo-

sofia é polidamente respeitada, mas, no fundo, 
objeto de desprezo. A opinião corrente é a de 
que a filosofia nada tem a dizer e carece de qual-
quer utilidade prática. É nomeada em público, 
mas existirá realmente? Sua existência se prova, 
quando menos, pelas medidas de defesa a que 
dá lugar. A oposição se traduz em fórmulas 
como: a filosofia é demasiado complexa; não 
a compreendo; está além de meu alcance; não 
tenho vocação para ela; e, portanto, não me diz 
respeito. Ora, isso equivale a dizer: é inútil o 
interesse pelas questões fundamentais da vida; 
cabe abster-se de pensar no plano geral para 
mergulhar, através de trabalho consciencioso, 
num capítulo qualquer de atividade prática 
ou intelectual; quanto ao resto, bastará ter 
“opiniões” e contentar-se com elas. A polê-
mica torna-se encarniçada. Um instinto vital, 
ignorado de si mesmo, odeia a filosofia. Ela 
é perigosa. Se eu a compreendesse, teria de 
alterar minha vida. Adquiriria outro estado de 
espírito, veria as coisas a uma claridade insólita, 
teria de rever meus juízos. Melhor é não pensar 
filosoficamente. E surgem os detratores, que 
desejam substituir a obsoleta filosofia por algo 
de novo e totalmente diverso. Ela é desprezada 
como produto final e mendaz de uma teologia 
falida. A insensatez das proposições dos filóso-
fos é ironizada. E a filosofia vê-se denunciada 
como instrumento servil de poderes políticos 
e outros muitos políticos veem facilitado seu 
nefasto trabalho pela ausência da filosofia. Mas-
sas e funcionários são mais fáceis de manipular 
quando não pensam, mas tão somente usam de 
uma inteligência de rebanho. É preciso impedir 
que os homens se tornem sensatos. Mais vale, 
portanto, que a filosofia seja vista como algo 
entediante.”

A morte prenunciada por Nietzsche é a 
morte da razão esclarecida, do desve-

lamento, da elucidação, em nome do 
fundamentalismo, da produção de 
dogmas em detrimento do debate. É 
o tempo “profetização” das verdades 

definitivas.
O cientista português não parece 

um exemplo disso?

António 
Coutinho.
O médico 
imunologista 
português


